**Trascendiendo de la lógica**
Basado en Likutei Sijot parte 8 – 1 y parte 28 – 1

Se cuenta del erudito de Rogachov, que era particularmente agudo y por lo general no tomaba en cuenta las prácticas de cortesía y falso honor que prevalecen en el mundo. Una vez lo visitó un escritor que traía su ultima obra bajo el brazo y vino a pedirle al rabino su consentimiento y su bendición.
El gran erudito estudió el libro durante unos minutos, tomó una hoja en blanco y comenzó a anotar un "mar" de referencias de la Guemará (tanto del Talmud Babilonio como del Ierushalmi), Interpretaciones de Rashi (tanto del Tanaj como de la Mishna) y una variedad de apuntes según Tosfot. Cuando terminó, presentó la página al solicitante para su consentimiento, y ese fue el final de la entrevista.

El escritor no entendió el significado de todo eso. En un principio se pensó que las referencias escritas en la hoja tenian que ver con el contenido del libro, pero con sólo revisarla un poco, se dió cuenta de que no había conexión entre el libro y las referencias…"entonces, a que se refirió el Rogachover?", pensó.

Sin saber lo que hacer, se dirigió a uno de los rabinos más importantes, para que lo ayudase a resolver el misterio.
El rabino miró las referencias escritas en la hoja y una sonrisa de humor comenzó a dibujarse en su cara, una sonrisa que aumentó hasta que se transformó en carcajadas...

-"¿Qué causa tanta gracia?" preguntó el escritor.
-" El denominador común entre todas estas referencias es ......que todas tratan sobre un tonto, un estúpido y un ignorante!!!

Esta semana leeremos la parashá de Jukat que saltea en sólo un momento 39 años de peregrinación del pueblo de Israel por el desierto. La parasha comienza, como es sabido, con la mitzvá de la vaca roja – la quema de la vaca, la colección de sus cenizas y demás detalles de las leyes relativas a su preparación. Mientras que la primera vaca fué preparada por el cohen Elazar el segundo día de Nisan durante el segundo año del éxodo de Egipto, en la continuación de la parashá, la Torá salta al cuadragésimo año y nos cuenta varios eventos tristes – el fallecimiento de la profeta Miriam, la desaparición del Famoso pozo que proporcionaba agua a todo el pueblo de Israel (lo que llevó al pecado de "Mei Merivá"), la desaparición física de Aharón Hacohen y el decreto de D's sobre Moshe Rabenu de permanecer en el desierto hasta la redención - de hecho, es una parasha difícil …

Pero, por último, el pozo (sobre los intentos de rescate de los moabitas) y la increíble victoria sobre Sijon y Og, los reyes de los amorreos, le dan un dulce final la parashá.

Se sabe que los mandamientos de la Torá se dividen en tres categorías: las leyes (mandamientos mentales), los testimonios (mandamientos que pueden explicarse a pesar de que el intelecto no los requiere) y los decretos (mandamientos sin motivo racional). Son varios los decretos de la Torá – la prohibición de mezclar carne con leche, la prohibición de comer cerdo y vestir sha'atnez (vestir al mismo tiempo prendas de lana y lino), son sólo una pequeña parte de la lista. Pero hay algo muy especial en quemar la vaca roja, que por ser tan especial, ella y solo ella es llamada "Jukat HaTora" – "La ley/decreto de la tora"!

A primera vista, se supone que la mitzvá de quemar la vaca debería aparecer en la Torá como la "ley de la vaca" o "la ley de la pureza", ¿con qué propósito esta mitzvá se llamaba "la ley de la Torá? Es que no hay otras leyes distintas en la Torá?
Además, el Midrash (Bamidbar Rabba 19: 3) afirma que el rey Salomón, "el más sabio de todos los hombres", dijo que había estudiado y comprendido la lógica y la razón de todos los mandamientos de la Torá…except "la vaca roja", que de ella se dice: "me dispuse a ser sabio, pero la sabiduría estaba fuera de mi alcance" (Eclesiastés 7:23). ¿Cuál es la gran dificultad con esta mitzvá? Por qué se entiende menos que la prohibición de híbridos en los viñedos o en animales?

La teoría del jasidismo explica que hay dos niveles en el mundo sobrenatural, dos formas que la capacidad humana no logra abarcar. Hay cosas que **van mas allá** de nuestro intelecto y hay cosas que van **en contra** de nuestro intelecto. La mayoría de las leyes de la Tora van mas allá de nuestro intelecto ya que intelecto humano es (generalmente) limitado y no logra alcanzar el intelecto y la lógica Divina. Eso no significa que aquellas mitzvot carezcan de lógica alguna, sino que su lógica es muy elevada y sagrada y nosotros sólo no tenemos el nivel mental/intelectual suficientes para comprenderlas. En pocas palabras (y sin ofender a nadie) nosotros, al igual que el escritor del libro, simplemente (de vez en cuando) hacemos tonterías!! La mitzvá de la vaca roja, nos revela un nivel completamente diferente del mundo sobrenatural, se trata de una mitzvá que contradice todas los limites de la lógica.

Por un lado, la vaca nos purifica de la impureza más severa, la impureza a los muertos. Y al mismo tiempo eso hace impuros a "todos los que esten involucrados en su preparación!" La vaca roja es llamada y esta considerada como un sacrificio, al mismo tiempo que esta siendo preparada fuera del Gran Templo y fuera de Jerusalem!
¿Qué significa todo esto? ¿La vaca purifica o lo contrario? ¿Esta adentro o afuera?

No es que seamos tontos o no seamos lo suficientemente inteligentes. El Rey Salomon es " el más sabio de todos los hombres " y tampoco él logro comprenderla! Porque no hay lo que entender, porque es inenetendible!

Esta no es una mitzvá que se define por la razón, por el contrario, es una mitzvá que rompe y contradice todos los límites de la mente.

El mandamiento de la vaca roja está muy conectado con la redención verdadera y completa. Las palabras de Maimónides son conocidas (el final del Capítulo 3 – leyes de vaca roja), que "la decima vaca roja de la historia la preparara el Rey Mesias, pronta sea su revelación, amén, así sea su voluntad".

¿Por qué es relevante para Maimónides señalar que la décima vaca roja será preparada por el Mesías? ¿En qué se diferencia esta mitzvá de todo el resto que podrán cumplirse en su totalidad en la redención? ¿Debemos decir del Rey Mesías que calculara años de shmita y que santificará a los años de jubileo?! Es simple y no es necesario recordarlo! En el mundo de la Tora, el número "10" representa el número integro (Even Ezra – Exodo 3, 15) y la integridad de la observancia del mandamiento de la vaca roja será, de hecho, sólo en un futuro. La razón es simple, aunque las primeras 9 vacas rojas desde Moshe Rabenu y hasta hoy purificaron cientos de miles de judíos de la peor de las impurezas, el resultado no fue absoluto. Esas vacas sólo trataron **el resultado** de la muerte – la impureza, pero no **la causa**. La muerte sigue existiendo en el mundo.

En la redención final, por otro lado, la pureza será integra, ya que la muerte en sí, la causa de la impureza, pasará del mundo, como está escrito, "La muerte sera aniquilada para siempre" (Isaías 25: 8), y todos los muertos resucitaran a la vida eterna, como esta escrito: "!!Despertad y cantad, moradores del polvo!"( Isaías 26:19) y por lo tanto toda la realidad de la impureza será eliminada por completo – "yo quitaré de la tierra el espíritu impuro" (Zacarías 13 – 2).

Es posible que a muchos de nosotros nos resulte difícil aceptarlo y entenderlo, nos parece irrazonable e imposible, contradice la mente humana. Tenemos todo tipo de contradicciones e interpretaciones sobre el Mesías y la redención, "¿cómo es posible y cómo puede serlo?" "Esto contradice ... y choca con ..."
Pero, que no cunda el panico, ya hemos aprendido anteriormente que la "solución" a las cosas que contradicen los límites de la mente humana están arraigadas en ... los mandamientos de la vaca roja.

Entonces, aprendamos una enseñanza práctica, aquí y ahora, de la vaca roja, e incluso si tenemos contradicciones, interpretaciones, pruebas y afirmaciones de por qué la redención no puede venir ahora (D's no lo permita), tenemos que poner nuestras mentes a un lado y aceptar la verdad absoluta de que "aquí viene el Mesías".

Y concluímos con un breve pasaje de una larga historia que enseña una lección instructiva sobre cuánto debemos creer en las palabras de un tzadik:

-"Una vez viaje a Mezritch en los congelados días de invierno", le contaba el Alter Rebbe (Rabbi Shneior Zalman de Liadi – fundador del movimiento Jabad) a su nieto el Rebbe "Tzemaj Tzedek" (tercer Rebbe de Jabad). "Cuando llegamos a un hotel, el chofer me bajó del carro alzándome sobre sus brazos ya que mis piernas se habian congelado. El dueño del hotel era un anciano y piadoso judio que me froto las piernas con nieve y alcohol hasta que me repuse.
Le pregunté al anciano: -¿Cuántos años hace que vive aquí?
-¡Más de 50! Me contestó.
 - ¿Tienen aquí "minián" para rezar?
- No, viajo al pueblo cercano en los Iamim Noraim para rezar.
-¿Le parece bien que un judío com ousted rece toda su vida sin minián?! ¿Por qué no se muda a la ciudad?
 - ¿Y de qué viviría en la ciudad?
- Si D's puede mantener a todos los judíos de la ciudad, ¡¿por qué no podría hacerlo con usted también?! Tenga en cuenta que yo soy discípulo del gran Rebbe de Mezritch!
 Cuando el anciano escuchó todo eso, despareció…
 Después de media hora, ví que aparcaban al lado del hotel carros atiborrados de cosas, muebles y valijas.
 - ¿Qué es todo eso? Le pregunté al anciano.
- Usted me acaba de de ordenar que me mudase a la ciudad….nos mudamos **ya**!"

Y esto se trata de un anciano, un simple judío que no probó la luz del jasidismo, solo escuchó una propuesta de un discípulo del Rebbe, Nasi Hador. Y nosotros que escuchamos, vimos y fuimos comandados por el Rebbe en nuestra generacion, todavia **más aún**!

Shabat Shalom