**¿Quién es el Mashiaj?**

Basado en Likutei Sijot parte 18 – Balak 2

Un simple granjero judío de un pueblo típico de Europa del Este decidió llevar a su hijo de ocho años a una oración matutina de un día laborable, "por lo menos, que aprenda a rezar", pensó.

Mientras rezaban, el niño, que era muy astuto ,se percató, de que la oración de su padre duraba un cuarto de tiempo de lo que le tomaba al rabino de la ciudad. Asombrado el niño, decidió preguntarle a su padre.
 -"Papá, ¿cómo puede ser que cuando tu rezas te toma un cuarto de hora mientras que cuando el rabino lo hace le toma una hora?"
El padre, haciendo a un lado su orgullo, contestó con seguridad: -"¿qué es lo que no entiendes? El rabino, cuando era pequeño y aprendió a leer y a escribir, terminó primer grado con honores!"

 -"¿Y con eso que?", preguntó el niño.

 -"Yo, a diferencia de él"… contesto el padre, "repetí primer grado 6 veces!!!"

 "Asi que después de 6 años de practicar lectura, ¡¿todavía te piensas que hay alguien que puede igualarme?!" le dijo.

Moraleja: ¡Todo depende de tu punto de vista!

Es de suponer que si preguntamos a cualquier jasid Jabad "¿qué parashá es la que está más conectada con el Mashiaj y la redención?", nos contestará: 'Balak'. La parashá de Balak contiene elementos importantes del tema de la fé en el Mashiaj y en la futura redención. De hecho, La unica referencia biblica sobre la existencia del Rey Mesias, radica en la profecia de Bil'am, la ultima de esta parashá. Si bien el tema de la redención, la reunión de todos los judíos exiliados de Israel y la restauración del gobierno y la monarquía de plena soberanía judía sobre la Tierra de Israel, se menciona en varios lugares de la Torá, el Rey Mesías sin embargo es mencionado como figura humana, un rey de carne y hueso sólo una vez y justamente en nuestra parashá!

" Lo veo, pero no ahora; lo contemplo, pero no cerca; una estrella saldrá de Jacob, y un cetro se levantará de Israel que aplastará la frente de Moab y derrumbará a todos los hijos de Set. Edom será una posesión, también será una posesión Seir, su enemigo; mientras que Israel se conducirá con valor. De Jacob *saldrá* el que tendrá dominio, y destruirá al remanente de la ciudad." (Números 24: 17-19)

אֶרְאֶנּוּ וְלֹא עַתָּה **אֲשׁוּרֶנּוּ וְלֹא קָרוֹב** דָּרַךְ כּוֹכָב מִיַּעֲקֹב **וְקָם שֵׁבֶט מִיִּשְׂרָאֵל** וּמָחַץ פַּאֲתֵי מוֹאָב **וְקַרְקַר כָּל בְּנֵי שֵׁת**.  וְהָיָה אֱדוֹם יְרֵשָׁה **וְהָיָה יְרֵשָׁה שֵׂעִיר אֹיְבָי**ו וְיִשְׂרָאֵל עֹשֶׂה חָיִל. וְיֵרְדְּ מִיַּעֲקֹב **וְהֶאֱבִיד שָׂרִיד מֵעִיר**.  (במדבר כז, יז-יט)

Con estas palabras, el profeta Bil'am describe el surgimiento y la obra de un futuro rey del pueblo de Israel, un rey poderoso que gobernará al mundo entero y destruirá a nuestros enemigos para siempre. Según la mayoría de los comentaristas bíblicos (Rashi, Rambán y Maimónides), estos versos (o al menos algunos de ellos) se relacionan con el reino del último salvador, el Mesías hijo de David.

Hay mucha gente de nuestro pueblo, tanto de los que usan kipa como de los que todavia no, que cuando escuchan la palabra "Mashiaj" una mueca aparece en sus labios. Piensan en una especie de utopía, una sociedad mundial perfecta, que en nuestro pequeño pueblo global solo reinará paz sin fin y una gran prosperidad económica. Los más cínicos dirán que es "opio para las masas" – un calmante spiritual para la gente miserable que son incapaces de hacer frente a los problemas de la vida. Incluso otras religiones y otros pueblos, han tomado ventaja del tema mesiánico mientras prometen a sus seguidores, una solución milagrosa a todos los problemas que los acosan. Pero ¿es ese el verdadero rol del Mashiaj? ¿Es esta la razón principal de su llegada? ¡¿Para ayudarnos con los problemas de seguridad o el decubierto en el banco?!

Se cuenta de un jasid que se quejó a su rabino: ¿por qué es que no ha llegado aún el Mashiaj si es que lo estoy esperando tanto? El rabino le respondió bruscamente: el Mashiaj que estás esperando, nunca vendrá, mientras que al verdadero Mashiaj, nunca lo esperaste realmente ...
El Rey Mesías ciertamente traera paz mundial y prosperidad económica, pero no es esa la verdadera definición de su imagen, sino el resultado secundario de un asunto mucho más profundo. La definición del Mashiaj según las palabras del Rambam y los comentarios del Rebbe de Liubavitch es la **restauración del cumplimiento de los mandamientos de la Torá** y así se asemeja a su antecesor, el primer mesías, el Rey David.
La función del reinado de David es lograr la plena observancia de los mandamientos de la Tora en su totalidad, venciendo a los enemigos de Israel (quienes lo impiden) y establecer el Templo. Esto fue hecho por primera vez por el Rey David, quien luchó contra los enemigos de Israel y completó la conquista de la tierra hasta el establecimiento del reino y del Gran Templo de Jerusalem. (Aunque la construcción real del Templo fue llevada a cabo por su hijo Salomón, fué David quien lo hizo posible y preparó los planos para el edificio).

La comparación hecha por Maimónides en su libro (Hiljot Melajim 11: 1) entre el rey David y el rey Mashiaj, al interpretar los versos citados anteriormente, cuando la primera mitad de cada verso habla del rey David y la otra mitad del Mesías, no es sólo una historia de cosas, sino en otras palabras, una descripción de los acontecimientos del pasado y del futuro, lo que nos revela que aquí hay una intención Divina profunda y oculta.

La Torá nos explica de una manera muy clara las caracteristicas de Mashiaj. Justamente ahora, por primera y única vez la Torá nos cuenta del Mashiaj, nos lo dice explícitamente: él no llegará para solucionarnos los problemas, no será un médico ni un asesor financiero… La prueba de su éxito no será "cuantos milagros es capaz de hacer" ni tampoco "cuantos muertos podra hacer resucitar", para nada…..

La única prueba a la que se podrá someter el Rey Mesías es "si fué capaz de restablecer la Torá a su punto original", si se podrán cumplir con totalidad todas las mitzvot y sus leyes (sacrificios, año sabatico "shmita" y año de jubileo "iovalot", leyes de impureza y pureza, sacerdocio, etc.)
¿Por qué entonces es ésta la única prueba? Porque la verdadera esencia del Mashiaj, ¡es el cumplimiento de los mandamientos de la Tora!

Es por eso que eligió Maimónides citar las leyes del Rey Mesías al final de su obra, después de decretar, editar y explicar todas las 613 mitzvot de la Torá. Es así que nos insinúa que el Mashiaj hara todo lo que está escrito en el libro del Rambam "Hayad Hajazaka". Desde la primera mitzvá – fé mundial en la existencia de D's, y hasta el detalle más pequeño en una mitzvá fácil como la "Toma del nido" (shiluaj haken), ése es el Mashiaj y ésa será su verdadera éxito.

Y como en el cuento del granjero, somos nosotros los que debemos cambiar nuestro punto de vista, dejar de pensar en él con un concepto adoptado de otras religiones o de otros pueblos y empezar a pensar en el Mashiaj en términos bíblicos y judios y eso es posible sólo estudiando sobre la Gueulá y el Mashiaj únicamente de nuestras fuentes.

Y terminaremos con un cuento que nos da una idea de la necesidad de cambiar el rumbo y pensar en el Mashiaj completamente de otra manera.

---
En un pasado lejano, se dieron a saber ciertos argumentos de diferentes grupos que relacionaban algunos acontecimientos (como la fundacion del estado de Israel) con la redención.

El día de la fundación del Estado, un viernes por la noche del 6 de Iyar 5708, vió el jasid Shmuel Zalmanov que el Rebbe (en aquél entonces todavía llamado el Ramash) iba de un lado a otro con entusiasmo por la sinagoga, sosteniendo un Jumash en su mano. Cuando el Rebbe se percató de él, se dirigió a Rev Shmuel y le señaló los versículos de la Parashat Nitzavim que trata de la agrupacion del pueblo exiliado:
" y volveras al Señor tu D-s, tú y tus hijos, y Le obedecerás con todo tu corazón y con toda tu alma conforme a todo lo que yo te ordeno hoy,entonces el Señor tu D-s te hará volver de tu cautividad, y tendrá compasión de ti y te recogerá de nuevo de entre todos los pueblos adonde el Señor tu D-s te haya dispersado"
El Rebbe pregunto entusiasmado: -"¿Acaso ya se cumplió "**y volverás**" (el regreso del pueblo de Israel a D's)?
Contesto el jasid: -"No".
Dijo el Rebbe: -" Si es así, este acontecimiento (el regreso a Israel a la tierra) no tiene nada que ver con esta promesa".

Éstas fueron sus palabras determinantes e inmediatamente se dió vuelta para irse.

Al Mashiaj hay que encontrarlo según la Tora y no según las noticias mundiales.

Shabat Shalom!